Ora di dottrina / 190 - Il supplemento

San Massimiliano Kolbe e la predestinazione di

Maria


https://newdailycompass.com/en/catechismo

illls

Image not found or type unkno

Luisella
Scrosati

Contemporaneo del beato Alfredo lldefonso Schuster, un altro santo spicca per la
comprensione e la difesa del mistero di Maria Santissima: san Massimiliano Maria Kolbe
(1894-1941). Pur desideroso di scrivere un’opera sistematica sulla Madre di Dio, il
glorioso martire polacco non riusci mai a portare a compimento il suo intento, complici
un’'attivita quasi febbrile e in seguito il suo internamento nel campo di sterminio di
Auschwitz, con la morte ad appena 47 anni. La Provwvidenza ha comunque disposto che
egli lasciasse numerosi scritti sulla Madonna, principalmente articoli di rivista e
interventi per conferenze, insieme ai preziosi Appunti che inizio a dettare a dei confratelli
gia nel 1939, intensificando le sue riflessione nell'agosto del 1940, esattamente un anno

prima della sua morte.

La mariologia di padre Kolbe, ricostruibile dai suoi scritti oggi fruibili nei tre volumi
delle Fonti Kolbiane (Edizioni Messaggero Padova, 2017, 2019, 2023; noi ci riferiremo

invece all'edizione del 1976, Gli Scritti di Massimiliano Kolbe), pur non essendo


/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/en/luisella-scrosati
/en/luisella-scrosati
/en/luisella-scrosati
https://lanuovabq.it/it/addolorata-e-corredentrice-il-mistero-di-maria-spiegato-da-schuster

sistematica, offre una visione di straordinaria ampiezza e intensita. Nel solco del beato
Giovanni Duns Scoto (1265/6-1308), il pensiero teologico di san Massimiliano € intriso
del primato di Cristo su ogni creatura. Nella mente divina, come ricorda san Paolo (cf.
Col 1, 16; 1Cor 8, 6), tutta la creazione e stata compiuta per mezzo del Verbo e in vista
della sua unione con la natura umana, cosi che Egli € causa esemplare di ogni cosa,

senso e fine di ogni fibra dell'essere creaturale.

La predestinazione di Cristo trova la sua ragion d'essere nel sovrabbondante e
infinito amore trinitario ed e pertanto precedente la caduta, sia degli angeli che degli
uomini. C'é di piu: padre Kolbe fa propria I'affascinante e conveniente tesi di diversi
Padri della Chiesa e teologi, secondo cui la ribellione angelica nascerebbe proprio dal
rifiuto di questo disegno trinitario di porre il Verbo incarnato, vero Dio e vero uomo,
come Mediatore universale. Alcuni angeli, allorché Dio rivelo loro il suo progetto, si
ribellarono all'idea che fosse la natura umana assunta dal Verbo a divenire lo strumento
della salvezza, della grazia, del gaudio, non solo per gli uomini, ma per gli angeli stessi;

'umanita di Cristo divenne per loro scandalo, motivo di rivolta e quindi di caduta.

San Massimiliano si riallaccia dunque a questa predestinazione eterna di Cristo,
ma, per cosi dire, la amplia, scoprendo in essa l'innesto di un altro primato, quello di
Maria Santissima. Nella prospettiva kolbiana, ella entra con titolo materno in quell'unico
decreto eterno che predestina il Figlio di Dio ad assumere la carne umana e ad offrirla
sull'altare della Croce per riunire tutto in Dio. Precisamente per il fatto che Cristo e la
ragion d'essere di ogni cosa e Maria Santissima é predestinata dall'eternita ad esserne la

Madre, anch’ella &, congiuntamente e subordinatamente a Lui, il senso di ogni cosa.

Secondo san Massimiliano, la caduta angelica fu motivata non solo dal rifiuto del
Cristo, ma anche dal rifiuto della Madre di Dio, di una donna, pienamente umana,
innalzata al di sopra di ogni altra creatura e causa di salvezza di tutti; non appena agli
angeli venne concesso di poter contemplare il mistero del Figlio di Dio, predestinato ad
essere Figlio del'uomo, essi “videro” anche Maria, predestinata ad essere la Madre di
Dio: una porzione di essi rifiuto di adorare il piano divino e di servirlo. C'e un testo di san
Massimiliano di straordinaria densita: «Creando gli Angeli (prima degli uomini), Dio volle
che essi dessero in piena coscienza e liberta la prova che sempre e in tutto avrebbero
desiderato compiere la sua volonta. Manifesto loro il mistero dell'lncarnazione e riveld
che avrebbe chiamato all'esistenza un essere umano dotato di anima e di corpo e che
avrebbe innalzato tale creatura alla dignita di Madre di Dio, per cui ella sarebbe
divenuta pure loro regina [...]. Innumerevoli schiere di spiriti angelici salutarono con

gioia Colei che il loro Creatore aveva deciso di elevare in modo cosi sublime e resero



omaggio con umilta alla loro Signora. Alcuni di essi, tuttavia, con Lucifero a capo, si
ribellarono e non vollero sottomettersi alla volonta di Dio. Si considerarono infatti assai
superiori ad un essere umano rivestito di carne. Un simile atto di venerazione parve ad
essi uno svilimento della loro dignita, si lasciarono trasportare dalla superbia e

rifiutarono di compiere la volonta di Dio» (Gli Scritti, ll, pp. 723-724).

La cifra della ribellione iniziale fu dunque non solo il rifiuto del mistero di un Dio che
sceglie di assumere la natura umana, ma anche quello di un Dio che sceglie di unire a Sé
una donna, rendendola sua Madre ed elevandola cosi «al di sopra di ogni altra creatura,
ed & una creatura “divina” in modo ineffabile» (Ibi, p. 516). E in forza di questa
predestinazione eterna con Cristo, di questa elevazione unica che proviene dai meriti di
Cristo, che Maria e I'lmmacolata Concezione, esente dunque dalla colpa che grava sui
figli di Eva e investita della pienezza della grazia (cf. Lc 1, 28). Partendo da questo
straordinario “capitale” di grazia e perfezione, Maria & capace di rispondere allamore di
Dio nel modo piu pieno e perfetto; e di fatto corrisponde a questa sua vocazione,
portando cosi ad un insuperabile compimento il senso della creazione, che & appunto
quello di rispondere allamore del Creatore. E cosi che nella Vergine Santa tutta la

creazione trova il suo senso e il suo compimento.

Questa predestinazione di Maria con Cristo, predestinato ad essere il Mediatore tra
Dio e gli uomini, & il fondamento ontologico del suo essere Mediatrice. L'attivita
mediatrice di Maria e radicata in questa sua unione perfetta con Cristo, in questo suo
essere Mediatrice con e nel Mediatore. La sua non &€ dunque una seconda mediazione, o
una mediazione parallela, o una mediazione antecedente, quasi che Cristo non possa
essere Mediatore diretto e immediato di ogni uomo, ma una sorta di dilatazione
dell'unica mediazione del Verbo incarnato, a cui & intimamente unita come Madre
immacolata, piena di grazia; cosi che san Massimiliano poteva scrivere con grande
proprieta e sottigliezza: «Noi passiamo con una [Maria] all'altro [Cristo], ma non da una
all'altro» (Gli Scritti, 1, p. 132).

Predestinazione eterna con Cristo quale sua Madre nell'Incarnazione, come
fondamento della sua mediazione, dunque; una mediazione che non si colloca percio
semplicemente nell'ordine operativo della dispensazione delle grazie, ma nell'ordine
ontologico, in quello che Maria é ed é stata predestinata con Cristo ad essere. E
quest'ultima a sua volta e il fondamento del mistero della sua corredenzione. Perché,
non lo si ripetera mai abbastanza, nel presente ordine delle cose, I'lncarnazione del
Verbo é redentrice: Cristo e redentore dell'uomo, dal momento che I'uomo ha scelto di

allontanarsi da Dio, assoggettandosi al potere del maligno, del peccato, della morte. Di



conseguenza, anche la mediazione delllmmacolata Madre di Dio diviene mediazione
corredentrice: «Madre del Redentore percio Madre dei Redenti (Corredentrice)», come

amava dire padre Kolbe.

Sulla scorta dei Padri, anch’egli insisteva sul parallelo fondante tra Eva, causa
attiva e immediata della caduta del genere umano, sebbene subordinata ad Adamo, e
Maria, causa altrettanto attiva e immediata della nostra riparazione, perché subordinata
a Cristo e in Lui. Il pensiero di p. Kolbe, che abbiamo solo potuto tratteggiare, e di
straordinaria importanza non solo per la sua profondita, ma anche perché egli ha
affermato il mistero dell'lmmacolata Madre di Dio, elevata al di sopra di ogni altra
creatura, Mediatrice e Corredentrice, precisamente a partire dell'assoluto primato di
Cristo, dal suo essere I'unico Mediatore e Redentore. Nella sua contemplazione, egli ha
saputo cogliere come questa unicita di Cristo non sia la ragione che esclude la
mediazione di Maria, ma proprio cio che la fonda, in forza di quell’'unico decreto eterno

di predestinazione della Madre di Dio con il Figlio



