A 70 anni dal dogma

L'Assunzione di Maria, segno della Corredenzione

[Me not found or type unknown


https://newdailycompass.com/en/ecclesia
/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/en/luisella-scrosati

Luisella

Scrosati

La costituzione apostolica Munificentissimus Deus, di cui proprio oggi ricorre il
settantesimo anniversario, proietta una luce candida nel mondo tenebroso. La
proclamazione del dogma dell’Assunzione di Maria Santissima in anima e corpo ¢ la
prima dichiarazione ex cathedra da quando il Concilio Vaticano | aveva a sua volta
definito il dogma dell'infallibilita del Papa: una meravigliosa unione dell'elemento

petrino della Chiesa e di quello mariano.


/en/luisella-scrosati
/en/luisella-scrosati
http://www.vatican.va/content/pius-xii/it/apost_constitutions/documents/hf_p-xii_apc_19501101_munificentissimus-deus.html

Ogni dogma é certamente un punto di arrivo di una lunga e multiforme
maturazione; il dogma non crea una verita, ma la riconosce. Papa Pio XII, neldocumento,
mostra, coniugando sintesi e chiarezza, come la liturgia della Chiesa - inoriente e in
occidente - la pieta popolare, i Padri, i Santi Dottori, molti teologi abbianocustodito,
sviluppato, tramandato il nucleo del dogma dell’Assunta. Nel contempo, la
proclamazione di un dogma € sempre un punto di partenza per indagare con nuovaluce

le altre verita della fede ad esso connesse.

Le ragioni teologiche, presenti nella costituzione apostolica, che giustificano il
dogma dell’Assunzione di Maria, si possono ricondurre a quattro raggruppamenti.
Anzitutto I'Assunzione pud essere considerata una sorta di corollario delllmmacolata
Concezione: colei che non é stata vinta dal peccato, non & neppure soggetta alla
corruzione del proprio corpo, conseguenza del peccato. Una seconda famiglia di
argomenti correla I'’Assunzione con la Verginita perpetua, come esprime limpidamente
san Giovanni Damasceno, citato nella Munificentissimus Deus: «Era necessario che colei,
che nel parto aveva conservato illesa la sua verginita, conservasse anche senza alcuna
corruzione il suo corpo dopo la morte». Lo stesso Padre della Chiesa riassume anche il
terzo gruppo di argomentazioni, che fa discendere l'incorruttibilita del corpo purissimo
di Maria dalla Sua Divina Maternita: «Era necessario che colei, che aveva portato nel suo

seno il Creatore fatto bambino, abitasse nei tabernacoli divini».

Tre dogmi della nostra fede - Maria SS. Immacolata, sempre Vergine e Madre di Dio -
hanno dunque fatto da supporto a quello proclamato il 1° novembre 1950. Tuttavia la
costituzione apostolica non si ferma qui, ma aggiunge una quarta categoria di ragioni
teologiche, alla quale dedicheremo particolare attenzione. Pio XII intende sottolineare
I'«armonia meravigliosa dei privilegi che il provvidentissimo Iddio ha elargito all'alma
Socia del nostro Redentore». Secondo il Pontefice, tutte le prerogative mariane formano
un’armonia, sono cioe intimamente legate le une alle altre. In particolare, esse
convergono, trovano il loro sostrato, per cosi dire, nella realta di Maria come Socia del

Redentore.

Per capire la densita di questa affermazione, occorre tener presente che Pio XII
richiama non solo il dogma delllmmacolata Concezione, ma anche l'espressione

uno eodemque decreto, contenuta nella bolla Ineffabilis Deus, del 1854: «L'augusta Madre
di Dio, arcanamente unita a Gesu Cristo fin da tutta I'eternita “con uno stesso decreto” di
predestinazione, immacolata nella sua concezione, Vergine illibata nella sua divina
maternita, generosa Socia del divino Redentore, [...] alla fine, come supremo

coronamento dei suoi privilegi, ottenne di essere preservata dalla corruzione del



sepolcro, e, vinta la morte, come gia il suo Figlio, di essere innalzata in anima e corpo
alla gloria del cielo». In quell'unico e identico decreto, la Madonna e stata predestinata a
un'unione singolare con Cristo, ragione dei dogmi citati nel testo: Maternita divina,

Immacolata Concezione, Verginita illibata.

Spunta poi il quarto dogma - il dogma che verra - quello della sua Corredenzione
(«generosa Socia del divino Redentore»). Queste quattro verita sono profondamente
correlate e indivisibili, perché stabilite in quel “decreto” della Provvidenza, che é la
ragione della loro armonia. L'Assunzione & considerata il coronamento di questi quattro
privilegi, in particolar modo quello della singolare unione della Vergine all'opera della
Redenzione del Figlio. Infatti come la Risurrezione e 'Ascensione di Cristo sono la giusta
esaltazione per essersi reso obbediente fino alla morte di croce (cfr. Fil 2, 7-9), cosi

I'’Assunzione lo e della sua partecipazione unica e intima alle sofferenze del Figlio.

Per rafforzare ulteriormente la verita della Corredenzione mariana, Pio XlI offre
alla meditazione della Chiesa quella figura tanto cara ai Padri della Chiesa: Cristo, nuovo
Adamo e Maria, nuova Eva: «Maria Vergine viene presentata dai Santi Padri come nuova
Eva, strettamente unita al nuovo Adamo, sebbene a lui soggetta, in quella lotta contro il
nemico infernale, che, com’é stato preannunciato dal protoevangelo, si sarebbe
conclusa con la pienissima vittoria sul peccato e sulla morte». Per mezzo di Eva é venuta
la morte, per mezzo della nuova Eva giunge la vita; la prima Eva aveva disobbedito,
meritandoci il castigo, Maria obbedisce pienamente, passando dall'Ecce ancilla di
Nazareth al Fiat ai piedi della Croce, e ci merita la salvezza. E - di nuovo - cosi, come &
stata partecipe delle sofferenze di Cristo, parimenti lo € anche della sua esaltazione
nella gloria (cfr. 1Pt 4, 13).

Chiaramente, ciascuno dei punti accennati puo e dev'essere sviluppato, per far
apparire il meraviglioso progetto di Dio su Maria Santissima. In questo articolo preme
semplicemente far capire che per la Munificentissimus Deus ogni minimalismo mariano,
che riduca la SS. Vergine ad una semplice donna e discepola di Gesu, dev'essere
respinto, a motivo di quell'unico e identico decreto con cui Dio ha predestinato Gesu ad
incarnarsi, per essere il Redentore degli uomini. Minimizzare il mistero della Madre &

ridurre il mistero del Figlio. E viceversa, tale e tanta € la loro intima unione.

La vittima preferita di questo minimalismo, soprattutto di questi tempi, € la verita
della corredenzione mariana; ma, come si € visto, questa verita € uno dei pilastri che
sostiene il dogma definito - e definitivo - dell’Assunzione di Maria. Maria € assunta in
Cielo (anche) perché é Corredentrice. E se quello dell’Assunta é verita gia definita dalla

Chiesa, quello della Corredenzione attende solo di essere formulato. Se I'Assunta ¢ il



dogma gia venuto, la Corredenzione € il dogma che verra. Presto.



