
Image not found or type unknown

Ora di dottrina / 189 – Il supplemento

Addolorata e Corredentrice, il mistero di Maria

spiegato da Schuster

CATECHISMO 21_12_2025

https://newdailycompass.com/en/catechismo


img

Image not found or type unknown

Luisella 

Scrosati

Image not found or type unknown

La recente Nota dottrinale Mater populi fidelis del Dicastero per la Dottrina della Fede su

alcuni titoli mariani ha giustamente sollevato contestazioni e obiezioni. Ad aver

maggiormente suscitato perplessità è il fatto che l’insegnamento e la pietà alla base dei

due titoli di Corredentrice e Mediatrice di tutte le grazie non siano stati considerati con

adeguata attenzione, con la conseguenza di arrivare ad affermare, del tutto

scorrettamente, che si tratti di idee propugnate da «alcuni gruppi di riflessione mariana

[...] che non presentano le stesse caratteristiche della devozione popolare ma che, in

definitiva, propongono un determinato sviluppo dogmatico e si esprimono

intensamente attraverso le piattaforme mediatiche, risvegliando, con frequenza, dubbi

nei fedeli più semplici».

Negli articoli di questa e delle prossime domeniche vorremmo mostrare che la 

realtà è ben diversa: ciò che viene espresso nei due titoli mariani indicati è

ampiamente radicato nella pietà popolare, commemorato nella liturgia e affermato dai

/usr/local/lsws/lanuovabq.it/public_html/en/luisella-scrosati
/en/luisella-scrosati
/en/luisella-scrosati


santi, che ci restituiscono un quadro opposto a quanto espresso dal cardinale Víctor

Manuel Fernández nella sua presentazione della Nota dottrinale, ossia quello di una

dottrina solida, sicura, universalmente accolta.

Di particolare interesse al riguardo appaiono gli scritti del beato Alfredo 

Ildefonso Schuster, abate del Monastero di San Paolo fuori le Mura dal 1918 al 1929,

quando venne scelto da Pio XI a succedere al cardinale Eugenio Tosi sulla cattedra di

Sant’Ambrogio, rimanendo a guidare l’arcidiocesi di Milano fino alla sua morte,

sopraggiunta il 30 agosto 1954. Tra le sue opere più significative, troviamo il 

Liber Sacramentorum, in nove volumi (più uno di aggiornamento), iniziato nel 1919 e

destinato in prima battuta agli studenti della Pontificia Scuola Superiore di Musica Sacra

e del Pontificio Istituto Orientale, dove il giovane Schuster insegnava, per presentare i

tesori dell’anno liturgico. Ed è proprio in quest’opera destinata a degli studenti, poi resa

accessibile ad un più ampio pubblico, che troviamo incastonate delle autentiche perle

sul ruolo singolare di Maria nella Redenzione.

Schuster non discute posizioni teologiche di una certa corrente teologica, ma

presenta in modo piano l’insegnamento sicuro della Chiesa, mostrando come la

corredenzione mariana, che egli menziona esplicitamente, sia radicata nelle Scritture,

lette e comprese secondo la mens della Chiesa. Per due volte, presentando

rispettivamente le Messe della Visitazione e della Vigilia dell’Assunzione della Beata

Vergine Maria, egli mostra l’armonia del piano divino della creazione dell’uomo e della

donna e della sua riparazione, recuperando dai Padri della Chiesa il parallelo tra Adamo-

Eva e Cristo-Maria: «Maria Santissima nella legge di grazia si sostituisce ad Eva» (

Liber Sacramentorum, vol. VII, Marietti, 1930, p. 326). Ancora più esplicito è il secondo

riferimento; commentando l’orazione sulle oblate, Schuster presenta l’ufficio di Maria

come nostra avvocata quale conseguenza della sua corredenzione: «Maria anche in cielo

esercita l’ufficio di avvocata nostra, quello che Gesù le affidò sul Calvario; e questo,

affinché la redenzione ripari in tutto, anzi sia assai più sovrabbondante, che non la

rovina. Ad Adamo ed Eva, peccatori e scaturigine della nostra originale colpa in terra,

Dio ha contrapposto Cristo e Maria, il Redentore e la Corredentrice del genere umano» (

Ibi, vol. VIII, 1931, p. 182).

Il riferimento alla lettura tipologica delle Scritture continua con la 

presentazione di Maria quale nuova Giuditta. L’occasione è il commento alla festa

dei Sette Dolori della B. V. Maria, che, prima della riforma liturgica, cadeva il Venerdì

della Settimana di Passione, antecedente la Settimana Santa, differenziandosi dalla

Festa del 15 settembre. La lettura tratta dal Libro di Giuditta (13, 22-25), spiega il



cardinale Schuster, «s’adatta egregiamente a celebrare le glorie della “Corredentrice” del

genere umano, la quale, a salvare il mondo dall’ultima rovina, non risparmiò se stessa

né l’Unigenito Figliuol suo, ma con una perfetta conformità al volere del Divin Padre,

anch’ella, sua Madre Immacolata, l’offrì in sacrificio sull’altare della croce» (Ibi, vol. VII, p.

90). Questo testo è di grande importanza; anzitutto perché mette in risalto la

cooperazione attiva e immediata di Maria alla Redenzione nell’offerta di se stessa e del

proprio Figlio per la salvezza degli uomini; in secondo luogo, perché viene sottolineato il

profondo legame tra la Madonna corredentrice e i Dolori della SS. Vergine. Una delle

obiezioni prevalenti è infatti che l’idea di una “corredenzione mariana” sarebbe stata

introdotta solo di recente e non sarebbe particolarmente affermata nella devozione

popolare. Il beato Ildefonso Schuster mostra invece correttamente che la corredenzione

si presenta nella devozione popolare sotto le vesti dei Dolori di Maria Santissima:

l’Addolorata e la Corredentrice esprimono la stessa partecipazione di Maria alla nostra

Redenzione, rispettivamente nell’ambito della devozione popolare e in quello della

riflessione teologica.

La stessa relazione tra i Dolori di Maria e la sua corredenzione si ritrova in un

passaggio dell’ultima pubblicazione di Schuster, L’Evangelo di Nostra Donna (1954), in cui

presenta la profezia del vegliardo Simeone: «L’annoso Veggente già discerne da lungi la

Croce piantata sul Calvario, e scorge ai suoi piedi Maria corredentrice col cuore

trapassato dalla spada» (p. 67). Questo legame permette di comprendere come sia

proprio il sensus fidei ad aver accolto ed espresso da tempo la verità che la Madonna

non è semplicemente una destinataria della Redenzione, che ella non stava sotto la

croce per ricevere per sé la salvezza, ma partecipava all’immolazione del suo Figlio,

offrendo il suo indicibile, seppur incruento, dolore, per la salvezza di tutti gli uomini,

nella purezza del suo Cuore immacolato e con i meriti che scaturivano dalla sua

pienezza di grazia, nella perfetta adesione alla volontà del Padre e del suo divin Figlio.

Un’altra connessione significativa con la devozione popolare è espressa da

Schuster nel suo commento alla Festa della Madonna del Rosario, il 7 ottobre;

l’incessante supplica che i Latini, con la preghiera del Santo Rosario, e i Bizantini, con

l’inno Akathistos, elevano da secoli a Maria Santissima, confidando nella sua potente e

universale mediazione, si fonda sul fatto che ella esercita sugli uomini un ufficio

realmente materno, perché ella li ha generati nel dolore sotto la croce. Queste due

devozioni, così diffuse e radicate, sgorgano «da un’identica fede e da un medesimo

amore, che la Chiesa universale nutre per Colei che è la Madre di Dio e degli uomini,

corredentrice del genere umano» (Liber Sacramentorum, vol. IX, 1932, p. 21).

Alla base del ricorso del popolo di Dio a Maria Santissima c’è l’implicita 

consapevolezza del suo ruolo di mediatrice universale



: ella ha partecipato con Cristo e in Lui all’acquisto di tutte quelle grazie che può così

dispensare ai suoi figli. Diversamente, quella maternità che il popolo cristiano confessa

apertamente e a cui ricorre incessantemente sarebbe solo una pallida metafora, senza il

fondamento di una effettiva generazione e di un’assistenza efficace. Schuster mostra

come Maria non sfugga alla pena comminata ad Eva nel generare i propri figli, da cui era

stata invece esentata per la generazione di Cristo; quella pena «ha ora la sua

realizzazione in un senso assai più ampio in Maria Santissima, che nel suo acerbo

martirio ai piedi della Croce del Figlio, ci rigenera a Dio e diviene così la Madre degli

uomini» (Ibi, vol. VII, p. 93).

Schuster mostra che anche la regalità della Beata Vergine, così cara al popolo fedele e

riconosciuta apertamente dalla liturgia della Chiesa, è ancorata alla realtà della

corredenzione. Nel commento alla Festa della Beata Vergine del Monte Carmelo (16

luglio), afferma: «Maria è la regina del mondo, perché è corredentrice del genere umano

insieme con Gesù e per Gesù, al quale dal Padre fu conferita dopo la sua risurrezione “

omnis potestas in cælo et in terra”». Ella condivide con Cristo e per Cristo la regalità,

precisamente perché ha condiviso con Lui e per Lui l’opera della Redenzione; come nella

lotta, così nel trionfo.


